


EL MUNDO  
PENDE DE UN HILO  

MUY DELGADO,  
Y ESE HILO  

ES LA PSIQUE  
HUMANA”
Carl Gustav Jung:  

a 150 años de su nacimiento

Por Eduardo Menache

“



E
l 26 de julio de 1875 nació Carl Gustav 
Jung en la pequeña comuna de Kesswil, 
a orillas del lago de Constanza. Hoy, 150 

años después, las ideas y los enigmas que dejó 
planteados este médico y psiquiatra suizo son 
un desafío vivo.

Pocos científicos se han propuesto penetrar 
tanto y tan profundamente en los abismos del 
alma humana. Quizá esta meta pudiera parecer 
en nuestros días más propia de un artista o de 
un filósofo. Por ello, no es casual ni está exento 
de paradoja que Jung nutriera su trabajo en las  
riquísimas canteras del simbolismo de la alqui-
mia –ars magna–, de los mitos gnósticos y de la 
filosofía hermética.

La ciencia positivista ortodoxa difícilmente  
aceptó ese reto. De hecho, Sigmund Freud, tras 
haber señalado primeramente a Jung como su 
delfín, terminaría pocos años después desca-
lificándolo y tildándolo de “místico”. Con ello, 
Jung quedó orillado a florecer en la margi-
nalidad. Este rompimiento personal y teórico 
entre ambos genios marcaría los senderos di-
vergentes de las escuelas psicoanalíticas aus-
triaca y suiza.

Explorar la muy extensa y variada obra de 
Jung es entrar en un bosque de espejos encan-
tados. Nociones y figuraciones complejas se re-
flejan unas a otras como un caleidoscopio que 

perfila un universo psicológico de profundidad 
insondable. El inconsciente colectivo, los com-
plejos y los arquetipos, el sí-mismo y la sombra 
e incluso la magia son solo algunos de los habi-
tantes de este extraño mundo.

Uno puede sentirse desorientado ante la vaste-
dad, la erudición y la riqueza del pensamien-
to junguiano. Sin embargo, un hilo de Ariadna 
que puede guiarnos en ese laberinto pletórico 
de sentido es la forma en la que nuestro autor 
caracteriza el mundo de lo simbólico, enclave 
privilegiado de encuentro entre las distintas 
regiones de la psique.

La idea de símbolo es crucial en el andamia-
je conceptual construido por Jung. La última 
formulación escrita sobre el tema la haría en 
1961, año de su muerte, en el capítulo inicial de 
El hombre y sus símbolos. Ahí menciona: “Una 
palabra o una imagen es simbólica cuando re-
presenta algo más que su significado inmedia-
to y obvio. Tiene un aspecto ‘inconsciente’ más 
amplio que nunca está definido con precisión o 
completamente explicado. Ni se puede esperar 
definirlo o explicarlo. Cuando la mente explora 
el símbolo, se ve llevada a ideas que yacen más 
allá del alcance de la razón”.1

1	 Carl Gustav Jung, “Acercamiento al inconsciente”, 
en El hombre y sus símbolos, p. 20.

El filósofo Eduardo Menache conmemora los 150 años del 
nacimiento de Carl Gustav Jung (1875-1961) con este ensayo en el 
que reflexiona sobre la profundidad del pensamiento junguiano: 
un universo psicológico basado en los significados del símbolo,  
el inconsciente colectivo, los arquetipos, el sí-mismo y el proceso 
de individuación. “Quien mira hacia afuera, sueña; quien mira 
hacia adentro, despierta”, afirmó el psicólogo suizo.

Imagen de la página 
anterior: Carl Gustav 

Jung, circa 1935. Fuente: 
Biblioteca ETH, Zúrich. 

88   ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura


Tras estas líneas hay más de cinco décadas de 
investigación, a lo largo de las cuales el psicó-
logo suizo construyó una teoría de la psique 
tan fascinante y revolucionaria como polémi-
ca. Para comprender la naturaleza y la función 
del concepto de símbolo en el pensamiento de  
Jung es indispensable recordar, así sea en  
forma extremadamente sucinta, las hipótesis 
fundamentales que cimientan su edificio teó-
rico, en cuyo núcleo aparece la postulación del 
inconsciente colectivo y de los arquetipos.

Desde su tesis doctoral, publicada en 1902, figu-
ran ya algunos gérmenes de estas ideas. Luego 
de reformulaciones sucesivas van asentándose  
y enriqueciéndose, de modo que, para el mo-
mento de la fundación del círculo de Eranos 
(grupo interdisciplinario creado por Olga Fröbe- 
Kapteyn en 1933 en torno a la figura de Jung), el 
psiquiatra suizo puede presentarlas ya conso- 
lidadas. En su texto titulado “Sobre los arqueti-
pos de lo inconsciente colectivo”, publicado en 
el Eranos-Jahrbuch de 1934, escribe:

Una capa, en cierto modo superficial, de lo in-
consciente es sin duda alguna personal. La desig-
namos con el nombre de inconsciente personal. 
Pero esa capa descansa sobre otra más profunda 
que ya no procede de la experiencia personal ni 
constituye una adquisición propia, sino que es 
innata. Esa capa más profunda es lo así llama-
do inconsciente colectivo. He elegido el término  
“colectivo” porque tal inconsciente no es de na-
turaleza individual, sino general, es decir, a di-
ferencia de la psique personal, tiene contenidos 
y formas de comportamiento que son iguales, 
cum grano salis en todas partes y en todos los in-
dividuos […] Los contenidos de lo inconsciente 
personal son ante todo los llamados complejos 
sentimentalmente acentuados, que forman la in-
timidad personal de la vida anímica. Los conte- 
nidos de lo inconsciente colectivo, por el contra-
rio, son los llamados arquetipos.2

2	 C. G. Jung, “Sobre los arquetipos del inconsciente 
colectivo”, en C.G. Jung, Obra completa, vol. 9/1,  
pp. 3-4.

Carl Gustav Jung fue discípulo de Sigmund Freud, aunque después se distanciaron. En esta fotografía aparecen, 
en la fila de abajo, Sigmund Freud, G. Stanley Hall, C.G. Jung; y en la fila de arriba, Abraham Brill,  
Ernest Jones y Sándor Ferenczi. Septiembre de 1909, Universidad de Clark, Worcester, Massachusetts.  
Fuente: Biblioteca del Congreso, Washington.

89  ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura


Jung no pretende formular delimitaciones pre-
cisas ni descripciones puntuales sobre el in-
consciente colectivo; procede, en cambio, a un 
estudio fenomenológico donde el análisis de 
los sueños de sus pacientes va revelando, poco 
a poco, algunas claves de ese mundo arcano.

En las figuraciones oníricas, a las que consi-
dera como “la fuente más frecuente y univer-
salmente accesible para la investigación de la 
facultad simbolizadora del hombre”3, Jung de-
tecta en forma recurrente lo que en un inicio 
nombra como “dominantes del inconsciente 
colectivo”, “imágenes arcaicas” o “imágenes  
primigenias”, que parecen condensar una 
suerte de patrones humanos de comporta-
miento presentes más allá de límites históricos 
y geográficos. A partir de 1927 las denomina-
rá con el término de “arquetipo”, tomado del  
corpus hermeticum, y con ciertas connotaciones 
derivadas de los escritos de Dionisio Areopa- 
gita y de San Agustín. En 1946, en su trabajo ti-

3	 C. G. Jung, op. cit., “Acercamiento…”, p. 25.

tulado “El espíritu de la psicología”, Jung gana 
en precisión y claridad al diferenciar expre-
samente el “arquetipo en sí”, no perceptible, 
radicado en el inconsciente colectivo, de la  
representación o imagen arquetípica que apa-
rece ya en el dominio consciente, como lo hace 
notar Jolande Jacobi en su estudio Complejo, 
arquetipo y símbolo en la psicología de Jung.4

En el capítulo de “Definiciones”, que incorpo-
ra Jung en su tratado sobre Tipos psicológicos, 
plantea lo siguiente:

La imagen primigenia [arquetipo] es, pues, una 
expresión que abarca el entero proceso vital.  
A las percepciones sensoriales y a las percepcio-
nes espirituales internas que al comienzo apa-
recen de un modo desordenado e inconexo, la 
imagen primigenia les da un sentido ordenador 
y vinculador, y con ello libera la energía psíqui-
ca de la vinculación a la mera e incomprendida 
percepción. Pero la imagen primigenia vincula 
también las energías desencadenadas por la per-
cepción de los estímulos a un determinado sen-
tido, el cual encamina el obrar por las sendas 
correspondientes al sentido. Libera energía in-
utilizable, estancada, remitiendo el espíritu a la 
naturaleza y llevando el mero impulso natural a 
formas espirituales5. […] La imagen primigenia  
es así la necesaria contrapartida del instinto, el 
cual es un obrar finalista, pero que también pre-
supone una captación, tanto según el sentido co-
mo según el fin, de una situación momentánea.6

Haciendo una breve recapitulación hasta este 
punto tenemos, pues, que el inconsciente colec-
tivo es esa especie de magma psicoide primi-
genio, insondable, que subyace al inconsciente 
individual. Es el “sedimento vivo” y actuan-
te de la experiencia filogenética en el que se  

4	 Jolande Jacobi, Complejo, arquetipo y símbolo  
en la psicología de Carl Gustav Jung, cfr. pp. 39-40.

5	 C. G. Jung, Tipos psicológicos, p. 526.

6	  Ibid., p. 529.

Ejemplar de Eranos Jahrbuch 
(“anuario de Eranos”), 

publicado por la editorial 
Rhein-Verlag en Zúrich, 
1934. Fuente: Iberlibro.

90   ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura


condensa, a su vez, la evolución entera del cos-
mos. “Es el equivalente interior de la creación; 
desde el primer día de su ser y su devenir, un 
cosmos interior de idéntica infinitud al del ex-
terior”7. Es el océano de oscuridad donde se di-
suelven todos los límites trazados por la razón. 
Más aún, las propias condiciones de posibili-
dad de toda distinción, el espacio y el tiempo, 
son por completo ajenas a este ámbito en que 
no hay cuándo ni dónde; es, parafraseando la 
sentencia de El secreto de la flor de oro, “la tie-
rra que no está en ninguna parte”.8

El paso a ese territorio le está vedado a la razón.  
Los principios de identidad, de no contradic-
ción y de tercero excluido, fundamento del 
pensamiento racional, anclan y hacen imposi-

7	 J. Jacobi, op. cit. p. 61.

8	 C. G. Jung y Richard Wilhelm, El secreto de la flor  
de oro, p. 109.

ble el paso de la consciencia a esa otra dimen-
sión de la psique. Solo la superación de tales 
principios –la coincidentia oppositorum– pue-
de abrir el pasaje a ese otro lado, pero transi-
tarlo implicaría, necesariamente, la disolución 
del yo. Sería como la gota uniéndose al océano,  
siguiendo una de las imágenes recurrentes de 
la tradición hinduista.

Ante la consciencia, entonces, ese inconsciente  
colectivo se presenta como algo radicalmen-
te distinto, como lo completamente otro. Para  
intentar circunscribirlo de alguna forma, 
Jung acude al concepto de lo numinoso, acuña-
do y desarrollado por Rudolf Otto en su obra  
Lo santo (Das Heilige)9. Misterioso, irracio-
nal, fascinante y terrorífico en la misma me-
dida, ese ámbito de lo inefable, ese “reino  

9	 Rudolf Otto, Lo santo. Lo racional y lo irracional  
en la idea de Dios. Alianza Editorial, Madrid, 2009.

Ese ámbito  
de lo inefable 
está habitado 
por la totalidad 
de los arquetipos 
en sí, elementos 
nucleares  
latentes que son  
los fundamentos 
de la psique 
consciente.

Incunable del Corpus 
Hermeticum, traducido por 
Marsilio Ficino, publicado 
en 1471 en Ámsterdam. 
Fuente: Wikipedia.

91  ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura


auténticamente proteico de la psique”10, está 
habitado por la totalidad de los arquetipos en 
sí, elementos nucleares latentes que son los  
fundamentos de la psique consciente. Son 
sistemas de disposiciones, heredados con la 
estructura cerebral, que implican simultánea-
mente imagen y emoción.11

En el símbolo convergen  
la finitud perceptible de la imagen  

y la infinitud de lo indecible.  
Es, literalmente, un umbral hacia  

el abismo, hacia lo ilimitado. 

En el inconsciente los arquetipos no figuran 
aislados, sino interpenetrados y fusionados; no 
obstante, ciertos grupos o motivos comunes 
pueden ser intuitivamente reconocibles. Asi-
mismo, todos los arquetipos están marcados 
por un carácter ambiguo y bipolar que hace 
que presenten orientaciones positivas, negati-
vas o meramente atónicas12. En ellos radican, 
a un tiempo, posibilidades formidables tanto 
de destrucción como de sanación de la psique.

Al darse la aparición de determinadas cons-
telaciones psíquicas individuales o colecti-
vas, la energía generada por el arquetipo en 
sí irrumpe desde la profundidad en el ámbito 
de la consciencia y se posesiona de imágenes 
procedentes del campo de la percepción, pre-
ñándolas de numinosidad, de fuerza fascinan-
te, irracional y tremenda, y conforma así las 
imágenes arquetípicas, símbolos avasalladores  
cargados de misterio y de poder que cimbran la 
totalidad de las funciones del individuo: su per-
cepción, su pensamiento, su emocionalidad y 
su intuición.

10	 P. Schmitt, Archetypisches, p. 114,  
citado en J. Jacobi, op. cit., p. 52.

11	 J. Jacobi, op. cit., cfr. p. 42.

12	 Ibid., cfr. p. 66.

En el símbolo convergen la finitud perceptible 
de la imagen y la infinitud de lo indecible. Es, 
literalmente, un umbral hacia el abismo, hacia 
lo ilimitado. A diferencia del signo y de la ale-
goría, en el símbolo está invariablemente im-
plicado lo desconocido. “Un símbolo está vivo 
tan solo cuando también para el contempla-
dor es la mejor y más alta expresión posible de 
lo presentido y aún no sabido”13. En lo velado 
arraiga la vida del símbolo.

De este modo, el símbolo se instaura como en-
torno de mediación entre la psique consciente  
y la inconsciente: “No es ni abstracto, ni concre-
to, ni racional, ni irracional, ni real, ni irreal; 
es, en cada momento, ambas cosas”14. Se halla, 
en consecuencia, más allá de toda calificación 
moral; de dónde se sitúe la consciencia con res-
pecto al símbolo y de cómo reaccione ante él, 
dependerá que se desencadenen factores posi-
tivos o negativos en el individuo.

A la capacidad psíquica de formar símbolos, 
Jung la denomina “función trascendente”, en- 
tendida como una función compleja que per-
mite fluir a las energías de las partes cons-
ciente e inconsciente de la psique hacia una 
zona de confluencia: el símbolo15. Ahí, la libido 
que procede de los abismos psicoides nutre de 
energía al aspecto luminoso de la psique y lo 
colma de sentido, con lo que orienta su accio-
nar a través de la intuición, definida por Jung  
como “percepción a través de lo inconscien-
te”16. Así, menciona Jung:

El arquetipo no solo es, en sí, imagen, sino tam-
bién dinámica, manifestándose esta última me-
diante la numinosidad, la fuerza fascinante de la 

13	 C. G. Jung, op. cit., Tipos…, p. 557. 

14	 C. G. Jung, Psicología y alquimia, p. 387.

15	 J. Jacobi, op. cit. cfr. pp. 93-94.

16	 C. G. Jung, “Consciencia, inconsciente  
e individuación”, en C.G. Jung, Obra completa,  
vol. 9/1, p. 264.

92   ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura


imagen arquetípica. La realización y asimilación 
de la pulsión tiene lugar […] no mediante inmer-
sión en la esfera pulsional, sino tan solo mediante 
la asimilación de la imagen que al mismo tiempo 
significa también y evoca la pulsión, pero de una  
forma muy distinta a como la hallamos en el pla-
no biológico. […] El arquetipo, como imagen de 
la pulsión, es, desde el punto de vista psicológico, 
una meta espiritual hacia la que tiende la natura-
leza del ser humano.17

Los arquetipos manifiestan una cierta estra-
tificación. Parecen existir arquetipos más bá-
sicos, más primigenios que otros, a modo de 
genealogías que se despliegan en distintos ni-
veles del inconsciente colectivo. Cuanto más 
profundo sea el estrato del que procede el ar-
quetipo, menores serán sus determinaciones y 
mayores sus posibilidades de significación, e 
igualmente será portador de una carga ener-
gética de mucho mayor plenitud que los arque-
tipos derivados más próximos a los niveles de 
la consciencia18. Es explorando este rastro que 
Jung llegará a proponer la idea de arquetipo 
del sí-mismo, que en alemán lo denominará 
Selbst, como aquel que guía desde la profun-
didad el proceso de individuación de cada ser 
humano, cuya meta será superar el cisma de su 
propia psique, experimentando así el misterio 
de la conjunción, la vivencia de los opuestos,  
la totalidad de su ser.

Así como el yo forma el punto focal de la cons-
ciencia, el sí-mismo se constituye en el arque-
tipo central del inconsciente colectivo. Las 
imágenes arquetípicas más relevantes del pro-
ceso de individuación –la sombra, el anciano, el 
niño, el héroe, la madre, el ánima y el animus–  
se asocian a sectores psíquicos distintos, en 
tanto que los símbolos de conjunción lo hacen  
 
 

17	 C.G. Jung, “De las raíces de la consciencia”,  
citado en J. Jacobi, op. cit., p. 42.

18	 J. Jacobi, op. cit., cfr. p. 58.

al centro psíquico, al Selbst, y son, consecuen-
temente, “la expresión imaginaria de un valor 
supremo”19. La paradoja absoluta es propia del 
sí-mismo, pues es sincrónicamente tesis, antí-
tesis y síntesis. Los mandalas20 constituyen un 
ejemplo paradigmático de su simbolización:

Su motivo fundamental es la idea de un centro de 
la personalidad, por así decir de un lugar central 
en el interior del alma al que todo está referido, 
mediante el que todo está ordenado y que a la vez 
constituye una fuente de energía. La energía del 
centro se pone de manifiesto en la apremiante, 

19	 Ibid., p. 106.

20	 Del sánscrito मण्डल, que significa “círculo”. Designa 
dibujos circulares cultuales.

Emma y Carl Gustav Jung  
en Zúrich, circa 1903, 
Estudio Fotográfico RUF. 
Biblioteca Pública  
de Nueva York.

93  ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura


casi irresistible necesidad de llegar a ser lo que 
se es, del mismo modo que cada organismo tie-
ne que tomar por fuerza la figura de su propio 
ser. Ese centro no está sentido ni pensado como 
el yo, sino, si es posible expresarlo así, como el 
sí-mismo.21

El arquetipo del sí-mismo es, pues, el centro del 
laberinto que debe recorrer cada ser humano 
para alcanzar la totalidad de su esencia, y ese 
recorrido es el despliegue psíquico que Jung 
denomina proceso de individuación: “Empleo 
el término ‘individuación’ en el sentido de un 
proceso que genera un ‘individuo’ psicológico,  
es decir, una unidad, una totalidad indepen-
diente, indivisible”22. Es un desarrollo progre-
sivo basado en la dialéctica que se establece 
entre la consciencia y el inconsciente, donde 
la confrontación de ambas partes da eventual-
mente paso a su armonización. En este marco, 

21	 C. G. Jung, “Sobre el simbolismo del mándala”,  
en C.G. Jung, Obra completa,  
vol. 9/1, p.341.

22	 C. G. Jung, “Consciencia, inconsciente  
e individuación”, en C. G. Jung, Obra completa,  
vol. 9/1, p.257.

las representaciones alquímicas del “símbolo 
unificador” se le revelan a Jung como los para-
lelos más significativos.

La experiencia de la totalidad no es un obje-
to de la especulación racional o una volun-
tad de identificación. Es una vivencia radical 
que compromete al hombre en su integridad y 
que, de hecho, transmuta cualitativamente su 
propio ser: “Habría que llamarla más bien un 
destino”23. Para lograr la visión interior que 
establezca la relación entre el alma y las figu-
ras sagradas, continúa Jung, “se impone abrir 
el camino a la posibilidad de ver”, y ese es el 
papel de la psicología: tocar el alma, enseñar 
el arte de ver:24

En mi condición de médico mi tarea consiste en 
ayudar a mis pacientes a ser capaces de vivir. Por 
eso no puedo permitirme ningún juicio respecto 
de sus decisiones últimas, pues sé por experien-
cia que toda coacción, ya se trate de una ligera 
sugestión, de persuasión o de cualquier otro me-
dio para producir un cambio, no determina a la 
postre sino un obstáculo a la vivencia suprema 
y más decisiva: la de hallarse uno a solas con su 
Selbst, o cualquiera que sea el nombre que quie-
ra dársele a la objetividad del alma. El paciente 
tiene que estar solo para experimentar lo que lo 
sostiene cuando él ya no puede sostenerse por sí 
mismo. Únicamente esta experiencia puede darle 
una base indestructible […]25

Los sueños y los mitos son las expresiones por 
excelencia de este proceso de compensación 
psicológica. Los sueños “se originan en un es-
píritu que no es totalmente humano, sino más 
bien una bocanada de naturaleza, un espíri-
tu de diosas bellas y generosas, pero también 
crueles. Si queremos caracterizar ese espíritu, 
tenemos que acercarnos más a él, en el ámbito 

23	 Ibid., p. 30.

24	 Ibid., cfr. pp. 21-22.

25	 Ibid., pp. 40-42.

Carl Gustav Jung,  
circa 1949.

94   ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura


de las mitologías antiguas o las fábulas de los 
bosques primitivos, que en la consciencia del 
hombre moderno”26. Los símbolos oníricos y 
los religiosos, individuales aquellos y colecti-
vos estos, son los mensajeros esenciales que el 
inconsciente manda al yo para que este apren-
da de nuevo a entender el olvidado lenguaje 
de los instintos27. “Los símbolos individuales 
no carecen de vínculo con los colectivos. Exis-
ten ‘pautas primordiales’ profundas y comu-
nes a ambos, donde sus caminos, inicialmente 
separados, convergen: El símbolo es cuerpo vi-
vo, corpus et anima; […] Por eso, ‘muy abajo’ la 
psique es mundo”.28

La mitología es el “revestimiento primordial” 
de los arquetipos devenidos en símbolos co-
lectivos. Sus paralelismos, la uniformidad de 
sus temas y su continua reaparición autócto-
na testimonian su universalidad y, por tanto, 
lo abismal de la profundidad psíquica de la 
que emergen29. En Introducción a la esencia de 
la mitología, obra escrita en colaboración con 
Jung y en consonancia con su pensamiento, 
afirma Karl Kerényi: “La configuración de la 
mitología es imaginada. Una acumulación de 
imágenes mitológicas progresa hasta la super-
ficie. Una acumulación que al mismo tiempo 
es una eclosión: si se consigue contenerla, de 
la forma en que los mitologemas están a veces 
fijados en el molde de las tradiciones sagradas, 
se convierte en una forma de obra de arte”.30

Como alcanzamos a vislumbrar, los horizontes 
y caminos abiertos por Jung son inagotables. 

26	 C. G. Jung, op. cit., “Acercamiento…”, p. 52.

27	 Ibid., cfr. p. 52.

28	 C. G. Jung, “La psicología del arquetipo del niño”,  
en C. G. Jung y Karl Kerényi, Introducción  
a la esencia de la mitología, pp. 118-119.

29	 J. Jacobi, op. cit., cfr. pp. 101-102.

30	 Karl Kerényi, “Del origen y fundamento  
de la mitología”, en C. G. Jung y Karl Kerényi,  
op. cit., pp. 17-18.

Valga cerrar este breve texto conmemorativo 
con un fragmento de sus memorias que resu-
me, en cierta medida, la invitación al misterio 
que nos regala su obra:

Atrévete a abrir las puertas ante las cuales to-
dos prefieren pasar de largo […] Fausto II es algo 
más que un ensayo literario. Es un eslabón en la  
aurea catena que, desde los inicios de la alquimia 
filosófica y del gnosticismo hasta el Zaratustra de 
Nietzsche –casi siempre impopular, ambiguo y  
peligroso–, representa un viaje de exploración 
hacia el otro polo del mundo.31

Bibliografía
Jacobi, Jolande, Complejo, arquetipo y símbolo en la 

psicología de Jung. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1983.

Jung, Carl Gustav, Obra completa, vol. 9/1, Los arque-
tipos y lo inconsciente colectivo. Madrid: Editorial 
Trotta, 2002.

	 Psicología y alquimia. México: Editorial Tomo, 
2007.

	 Recuerdos, sueños, pensamientos. Barcelona: Seix 
Barral, 2001.

	 Tipos psicológicos. Buenos Aires: Editorial Suda-
mericana, 1994.

;	Joseph Henderson; Jolande Jacobi; Aniela Jaffé; 
Marie-Louise von Franz, El hombre y sus símbolos.  
Barcelona: Paidós, 1995.

;	Karl Kerényi, Introducción a la esencia de la mito-
logía. Madrid: Ediciones Siruela, 2004. 

;	Richard Wilhelm, El secreto de la flor de oro.  
Buenos Aires: Paidós, 1961.

31	 C. G. Jung, Recuerdos, sueños, pensamientos, p. 196.

Eduardo Menache Varela (Ciudad de México, 1964) es doctor  
en Filosofía por la UNAM y especialista en Políticas Culturales. 
Sus investigaciones se centran en la hermenéutica de los símbolos 
religiosos, antropología filosófica y mitología mesoamericana.  
Ha sido profesor de licenciatura y posgrado en la UNAM, el ITAM,  
el ITESM, y centros de escritores. Como diplomático, fungió como 
agregado cultural en las embajadas de México en China, Bélgica  
y Cuba, y como cónsul en Dubai.

95  ·  Liber 30

https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

