


L MUNDO
PENDE DE UN HILO
MUY DELGADO,

Y e5kE HILO
—o LA PSIQUE
HUMANA

ooooooooooooooooo



El filésofo Eduardo Menache conmemora los 150 afios del
nacimiento de Carl Gustav Jung (1875-1961) con este ensayo en el
que reflexiona sobre la profundidad del pensamiento junguiano:
un universo psicolégico basado en los significados del simbolo,

el inconsciente colectivo, los arquetipos, el si-mismo y el proceso
de individuacidon. “Quien mira hacia afuera, suefia; quien mira
hacia adentro, despierta”, afirmo el psicologo suizo.

1 26 de julio de 1875 nacid Carl Gustav
E]ung en la pequefia comuna de Kesswil,
a orillas del lago de Constanza. Hoy, 150
afios después, las ideas y los enigmas que dejo

planteados este médico y psiquiatra suizo son
un desafio vivo.

Pocos cientificos se han propuesto penetrar
tanto y tan profundamente en los abismos del
almahumana. Quizd esta meta pudiera parecer
en nuestros dias mas propia de un artista o de
un filésofo. Por ello, no es casual ni esta exento
de paradoja que Jung nutriera su trabajo en las
riquisimas canteras del simbolismo de la alqui-
mia —ars magna—, de los mitos gnosticos y de la
filosofia hermética.

La ciencia positivista ortodoxa dificilmente
acepto ese reto. De hecho, Sigmund Freud, tras
haber sefialado primeramente a Jung como su
delfin, terminaria pocos afios después desca-
lificandolo y tilddndolo de “mistico”. Con ello,
Jung quedé orillado a florecer en la margi-
nalidad. Este rompimiento personal y tedrico
entre ambos genios marcaria los senderos di-
vergentes de las escuelas psicoanaliticas aus-
triaca y suiza.

Explorar la muy extensa y variada obra de

perfila un universo psicoldgico de profundidad
insondable. El inconsciente colectivo, los com-
plejos y los arquetipos, el si-mismo y la sombra
e incluso la magia son solo algunos de los habi-
tantes de este extrafio mundo.

Uno puede sentirse desorientado ante la vaste-
dad, la erudicidén y la riqueza del pensamien-
to junguiano. Sin embargo, un hilo de Ariadna
que puede guiarnos en ese laberinto pletérico
de sentido es la forma en la que nuestro autor
caracteriza el mundo de lo simbdlico, enclave
privilegiado de encuentro entre las distintas
regiones de la psique.

La idea de simbolo es crucial en el andamia-
je conceptual construido por Jung. La ultima
formulacion escrita sobre el tema la haria en
1961, afio de su muerte, en el capitulo inicial de
El hombre y sus simbolos. Ahi menciona: “Una
palabra o una imagen es simbdlica cuando re-
presenta algo mas que su significado inmedia-
to y obvio. Tiene un aspecto ‘inconsciente’ mas
amplio que nunca esta definido con precisién o
completamente explicado. Ni se puede esperar
definirlo o explicarlo. Cuando la mente explora
el simbolo, se ve llevada a ideas que yacen mas
alla del alcance de la razén”.!

Imagen de la pagina
anterior: Carl Gustav
Jung, circa 1935. Fuente:
Biblioteca ETH, Zurich.

Jung es entrar en un bosque de espejos encan-
tados. Nociones y figuraciones complejas se re-
flejan unas a otras como un caleidoscopio que

T Carl Gustav Jung, “Acercamiento al inconsciente”,
en El hombre y sus simbolos, p. 20.

,//77‘\\
88 (A.:C)- Liber30
N4


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

Carl Gustav Jung fue discipulo de Sigmund Freud, aunque después se distanciaron. En esta fotografia aparecen,
en la fila de abajo, Sigmund Freud, G. Stanley Hall, C.G. Jung; y en la fila de arriba, Abraham Brill,

Ernest Jones y Sadndor Ferenczi. Septiembre de 1909, Universidad de Clark, Worcester, Massachusetts.
Fuente: Biblioteca del Congreso, Washington.

Tras estas lineas hay mds de cinco décadas de
investigacidn, a lo largo de las cuales el psico-
logo suizo construyd una teoria de la psique
tan fascinante y revolucionaria como polémi-
ca. Para comprender la naturaleza y la funcién
del concepto de simbolo en el pensamiento de
Jung es indispensable recordar, asi sea en
forma extremadamente sucinta, las hipdtesis
fundamentales que cimientan su edificio teo-
rico, en cuyo nucleo aparece la postulacion del
inconsciente colectivo y de los arquetipos.

Desde su tesis doctoral, publicada en 1902, figu-
ran ya algunos gérmenes de estas ideas. Luego
de reformulaciones sucesivas van asentandose
y enriqueciéndose, de modo que, para el mo-
mento de la fundacién del circulo de Eranos
(grupo interdisciplinario creado por Olga Frobe-
Kapteyn en 1933 en torno a la figura de Jung), el
psiquiatra suizo puede presentarlas ya conso-
lidadas. En su texto titulado “Sobre los arqueti-
pos de lo inconsciente colectivo”, publicado en
el Eranos-Jahrbuch de 1934, escribe:

Una capa, en cierto modo superficial, de lo in-
consciente es sin duda alguna personal. La desig-
namos con el nombre de inconsciente personal.
Pero esa capa descansa sobre otra mas profunda
que ya no procede de la experiencia personal ni
constituye una adquisiciéon propia, sino que es
innata. Esa capa mas profunda es lo asi llama-
do inconsciente colectivo. He elegido el término
“colectivo” porque tal inconsciente no es de na-
turaleza individual, sino general, es decir, a di-
ferencia de la psique personal, tiene contenidos
y formas de comportamiento que son iguales,
cum grano salis en todas partes y en todos los in-
dividuos [...] Los contenidos de lo inconsciente
personal son ante todo los llamados complejos
sentimentalmente acentuados, que forman la in-
timidad personal de la vida animica. Los conte-
nidos de lo inconsciente colectivo, por el contra-
rio, son los llamados arquetipos.?

C. G. Jung, “Sobre los arquetipos del inconsciente
colectivo’, en C.G. Jung, Obra completa, vol. 9/1,
pp. 3-4.

/' o \
[A&:C) - Liber 30

.

AN

/

89


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

Ejemplar de Eranos Jahrbuch
(“anuario de Eranos”),
publicado por la editorial
Rhein-Verlag en Zurich,
1934. Fuente: Iberlibro.

90

=

(A

N

™\

C) - Liber 30

2

ERANOS
JAHRBUCH
1034 0

OSTWESTLICHE SYMBOLIK UND
SEELENFUHRUNG

«Symbole fiihren den Geist zur
Wahrheit — in ihnen spiegelt sich die
transzendente Wirklichkeit.»

HEINRICH ZIMMER

RHEIN-VERLAG ZURICH

Jung no pretende formular delimitaciones pre-
cisas ni descripciones puntuales sobre el in-
consciente colectivo; procede, en cambio, a un
estudio fenomenolégico donde el andlisis de
los suefios de sus pacientes va revelando, poco
a poco, algunas claves de ese mundo arcano.

En las figuraciones oniricas, a las que consi-
dera como “la fuente mads frecuente y univer-
salmente accesible para la investigacién de la
facultad simbolizadora del hombre”3, Jung de-
tecta en forma recurrente lo que en un inicio
nombra como “dominantes del inconsciente
colectivo”, “iméagenes arcaicas” o “imégenes
primigenias”, que parecen condensar una
suerte de patrones humanos de comporta-
miento presentes mas alld de limites histéricos
y geograficos. A partir de 1927 las denomina-
ra con el término de “arquetipo”, tomado del
corpus hermeticum, y con ciertas connotaciones
derivadas de los escritos de Dionisio Areopa-
gita y de San Agustin. En 1946, en su trabajo ti-

S C.G.Jung, op. cit., “Acercamiento...’, p. 25.

tulado “El espiritu de la psicologia”, Jung gana
en precisién y claridad al diferenciar expre-
samente el “arquetipo en si”, no perceptible,
radicado en el inconsciente colectivo, de la
representacion o imagen arquetipica que apa-
rece ya en el dominio consciente, como lo hace
notar Jolande Jacobi en su estudio Complejo,
arquetipo y simbolo en la psicologia de Jung.*

En el capitulo de “Definiciones”, que incorpo-
ra Jung en su tratado sobre Tipos psicoldgicos,
plantea lo siguiente:

La imagen primigenia [arquetipo] es, pues, una
expresidon que abarca el entero proceso vital.
A las percepciones sensoriales y a las percepcio-
nes espirituales internas que al comienzo apa-
recen de un modo desordenado e inconexo, la
imagen primigenia les da un sentido ordenador
y vinculador, y con ello libera la energia psiqui-
ca de la vinculacién a la mera e incomprendida
percepcién. Pero la imagen primigenia vincula
también las energias desencadenadas por la per-
cepcidn de los estimulos a un determinado sen-
tido, el cual encamina el obrar por las sendas
correspondientes al sentido. Libera energia in-
utilizable, estancada, remitiendo el espiritu a la
naturaleza y llevando el mero impulso natural a
formas espirituales’. [...] La imagen primigenia
es asi la necesaria contrapartida del instinto, el
cual es un obrar finalista, pero que también pre-
supone una captacion, tanto segun el sentido co-
mo segun el fin, de una situacién momenténea.®

Haciendo una breve recapitulacion hasta este
punto tenemos, pues, que el inconsciente colec-
tivo es esa especie de magma psicoide primi-
genio, insondable, que subyace al inconsciente
individual. Es el “sedimento vivo” y actuan-
te de la experiencia filogenética en el que se

4 Jolande Jacobi, Complejo, arquetipo y simbolo
en la psicologia de Carl Gustav Jung, cfr. pp. 39-40.

5 C.G. Jung, Tipos psicolégicos, p. 526.
5 Ibid., p. 529.


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

Tu quicung es:qui b i A
r!cu:l.'ﬁuc ozmri‘;u P?{,:E.s;:f:: Brimas
logus:{eiro. Mcmun‘usTnfmgglﬂu ";_theo:
fingulan mea dodkeia & thegl, c: e
Ppraus & barbari:mox Chr:fmnf:m.-tggpm
ologi:ing&er [tupore ateonirs admir;li {‘tb‘

Quare 1 me emes:l leges:hoe tibieg Hnr:

modi:quod paruo were edparatys f m;com

legenrem uoluprare:& urilirare lfﬁﬁa'.du.‘c'

mea dadtrina en feungy aurmcdmm-“r'- (
diro:aur dodtillima pla ceat.Paree OM_I'F‘"I{
rum dicere non puderinec PigetLe l'.n::;)
me:& farcbere non mérirum ded ﬂ%&ﬁaci Ia
gesirurlum releges : & caereris’ confiles :
me emant & legant Bene uale, i

FRAH.RHOL,TARVIS
! _GERAR. DE LISA scnmﬁrggs;
MEI COPIAM FECIT,
VT IPSE CAETERIS
MAICREM COPIAM
FACERET.
. TARVISII.

-M.CCCC.LXXI.  NOVEMR

condensa, a su vez, la evolucién entera del cos-
mos. “Es el equivalente interior de la creacion;
desde el primer dia de su ser y su devenir, un
cosmos interior de idéntica infinitud al del ex-
terior”’. Es el océano de oscuridad donde se di-
suelven todos los limites trazados por la razon.
Mads aun, las propias condiciones de posibili-
dad de toda distincién, el espacio y el tiempo,
son por completo ajenas a este ambito en que
no hay cuando ni dénde; es, parafraseando la
sentencia de El secreto de la flor de oro, “la tie-
rra que no estd en ninguna parte”.?

Elpaso a ese territoriole estd vedado alarazon.
Los principios de identidad, de no contradic-
cién y de tercero excluido, fundamento del
pensamiento racional, anclan y hacen imposi-

7 J. Jacobi, op. cit. p. 61.

8 C.G.Jungy Richard Wilhelm, El secreto de la flor
deoro, p. 109.

A‘R_GVMENTVM MAR.SILII FL.
AINTFLORENTINIIN LIBRs
ERCVR I TRISMEGISTI AD
VM MEDICEM PATRIA
COSMY A ATREM., =

O répore:quo Moyles narus
| eftsfloruit Atblasalirologus
{Promethei ?hiﬁ'd frater. ac
: | marernus auus matoris Mers
e Sepas fuit Mercurius Trifmes |
ou{:u: Hoe autem de illo feribic Aurelius : |
i\iu@funuﬁ.@fﬁ Ciceromeq; Ladantius: 1414l
Mercurios quingy per ordiné Fuslle woliie. i
aintume fuifle illum :qui ab zegrypriss 14
q 12 greeis 3 uté Trifimegileis appels I.' |
z{'.Huneaﬁ-l:rUntmI&i [ argiizceot {4
::;?;r;ﬁuﬁc «eifep legesiac IFas :rﬁ‘:d:;g_ e
Lirrerarum Herd earacteres in ammalif are
borume ﬁgurlsinﬁir::ufﬁ:. Hicin ranra hos
minum wenerarice fuirein deoy. numeri
relarus fir. Templaillius numinis cu['t_m&n‘
gplurima.Nomen civs propriumiob revers :
tiam quandam pronGrfarciuulgoze temere L

!
{8

ble el paso de la consciencia a esa otra dimen-
sion de la psique. Solo la superacién de tales
principios -la coincidentia oppositorum- pue-
de abrir el pasaje a ese otro lado, pero transi-
tarlo implicaria, necesariamente, la disolucion
del yo. Seria como la gota uniéndose al océano,
siguiendo una de las imagenes recurrentes de
la tradicién hinduista.

Antelaconsciencia, entonces, eseinconsciente
colectivo se presenta como algo radicalmen-
te distinto, como lo completamente otro. Para
intentar circunscribirlo de alguna forma,
Jung acude al concepto de lo numinoso, acufia-
do y desarrollado por Rudolf Otto en su obra
Lo santo (Das Heilige)®. Misterioso, irracio-
nal, fascinante y terrorifico en la misma me-
dida, ese ambito de lo inefable, ese “reino

?  Rudolf Otto, Lo santo. Lo racional y lo irracional
en la idea de Dios. Alianza Editorial, Madrid, 2009.

Incunable del Corpus
Hermeticum, traducido por
Marsilio Ficino, publicado
en 1471 en Amsterdam.
Fuente: Wikipedia.

Ese ambito

de loinefable
estd habitado
por la totalidad
de los arquetipos
en si, elementos
nucleares
latentes que son
los fundamentos
de la psique
consciente.

(A&:c) - Liber 30
N

91


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

auténticamente proteico de la psique”?, esta
habitado por la totalidad de los arquetipos en
si, elementos nucleares latentes que son los
fundamentos de la psique consciente. Son
sistemas de disposiciones, heredados con la
estructura cerebral, que implican simultanea-
mente imagen y emocién.!

En el simbolo convergen
la finitud perceptible de la imagen
y lainfinitud de lo indecible.
Es, literalmente, un umbral hacia
el abismo, hacia lo ilimitado.

En el inconsciente los arquetipos no figuran
aislados, sino interpenetrados y fusionados; no
obstante, ciertos grupos o motivos comunes
pueden ser intuitivamente reconocibles. Asi-
mismo, todos los arquetipos estdn marcados
por un cardcter ambiguo y bipolar que hace
que presenten orientaciones positivas, negati-
vas o meramente aténicas!?. En ellos radican,
a un tiempo, posibilidades formidables tanto
de destruccion como de sanacion de la psique.

Al darse la aparicién de determinadas cons-
telaciones psiquicas individuales o colecti-
vas, la energia generada por el arquetipo en
s{ irrumpe desde la profundidad en el &mbito
de la consciencia y se posesiona de iméagenes
procedentes del campo de la percepcion, pre-
nandolas de numinosidad, de fuerza fascinan-
te, irracional y tremenda, y conforma asi las
imdgenes arquetipicas, simbolos avasalladores
cargados de misterio y de poder que cimbran la
totalidad de las funciones del individuo: su per-
cepcion, su pensamiento, su emocionalidad y
su intuicién.

10°p Schmitt, Archetypisches, p. 114,
citado en J. Jacobi, op. cit., p. 52.

). Jacobi, op. cit., cfr. p. 42.
2 Ibid., cfr. p. 66.

En el simbolo convergen la finitud perceptible
de la imagen y la infinitud de lo indecible. Es,
literalmente, un umbral hacia el abismo, hacia
lo ilimitado. A diferencia del signo y de la ale-
goria, en el simbolo esta invariablemente im-
plicado lo desconocido. “Un simbolo esta vivo
tan solo cuando también para el contempla-
dor es la mejor y mas alta expresién posible de
lo presentido y ain no sabido”’3. En lo velado
arraiga la vida del simbolo.

De este modo, el simbolo se instaura como en-
torno de mediacién entre la psique consciente
y la inconsciente: “No es ni abstracto, ni concre-
to, ni racional, ni irracional, ni real, ni irreal;
es, en cada momento, ambas cosas”!?. Se halla,
en consecuencia, mas alla de toda calificacion
moral; de donde se sitie la consciencia con res-
pecto al simbolo y de como reaccione ante él,
dependera que se desencadenen factores posi-
tivos o negativos en el individuo.

A la capacidad psiquica de formar simbolos,
Jung la denomina “funcién trascendente”, en-
tendida como una funcién compleja que per-
mite fluir a las energias de las partes cons-
ciente e inconsciente de la psique hacia una
zona de confluencia: el simbolo?!®. Ahi, la libido
que procede de los abismos psicoides nutre de
energia al aspecto luminoso de la psique y lo
colma de sentido, con lo que orienta su accio-
nar a través de la intuicion, definida por Jung
como “percepcién a través de lo inconscien-
te”16, Asi, menciona Jung:

El arquetipo no solo es, en si, imagen, sino tam-
bién dindmica, manifestdndose esta ultima me-
diante la numinosidad, la fuerza fascinante de la

18 C. G. Jung, op. cit,, Tipos..., p. 557.
14 C. G. Jung, Psicologia y alquimia, p. 387.
15 ). Jacobi, op. cit. cfr. pp. 93-94.

16 C. G. Jung, “Consciencia, inconsciente
e individuacion”, en C.G. Jung, Obra completa,
vol. 9/1, p. 264.

’//7;‘\\
92 (AZ:C) - Liber30
N


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

imagen arquetipica. La realizacién y asimilacion
de la pulsion tiene lugar [...] no mediante inmer-
sién en la esfera pulsional, sino tan solo mediante
la asimilacion de la imagen que al mismo tiempo
significa también y evoca la pulsién, pero de una
forma muy distinta a como la hallamos en el pla-
no bioldgico. [...] El arquetipo, como imagen de
la pulsién, es, desde el punto de vista psicolégico,
una meta espiritual hacia la que tiende la natura-

leza del ser humano.!”

Los arquetipos manifiestan una cierta estra-
tificacién. Parecen existir arquetipos mas ba-
sicos, mas primigenios que otros, a modo de
genealogias que se despliegan en distintos ni-
veles del inconsciente colectivo. Cuanto mas
profundo sea el estrato del que procede el ar-
quetipo, menores seran sus determinaciones y
mayores sus posibilidades de significacién, e
igualmente serd portador de una carga ener-
gética de mucho mayor plenitud que los arque-
tipos derivados més proximos a los niveles de
la consciencia'®. Es explorando este rastro que
Jung llegard a proponer la idea de arquetipo
del si-mismo, que en alemdn lo denominara
Selbst, como aquel que guia desde la profun-
didad el proceso de individuacién de cada ser
humano, cuya meta serd superar el cisma de su
propia psique, experimentando asi el misterio
de la conjuncion, la vivencia de los opuestos,
la totalidad de su ser.

Asi como el yo forma el punto focal de la cons-
ciencia, el si-mismo se constituye en el arque-
tipo central del inconsciente colectivo. Las
imdagenes arquetipicas mas relevantes del pro-
ceso de individuacién -la sombra, el anciano, el
nifio, el héroe, la madre, el anima y el animus-
se asocian a sectores psiquicos distintos, en
tanto que los simbolos de conjuncién lo hacen

al centro psiquico, al Selbst, y son, consecuen-
temente, “la expresion imaginaria de un valor
supremo”!?. La paradoja absoluta es propia del
si-mismo, pues es sincrénicamente tesis, anti-
tesis y sintesis. Los mandalas?? constituyen un
ejemplo paradigmatico de su simbolizacion:

Su motivo fundamental es la idea de un centro de
la personalidad, por asi decir de un lugar central
en el interior del alma al que todo esta referido,
mediante el que todo estd ordenado y que a la vez
constituye una fuente de energia. La energia del
centro se pone de manifiesto en la apremiante,

7' C.G. Jung, “De las raices de la consciencia’,
citado en J. Jacobi, op. cit., p. 42.

18 J. Jacobi, op. cit., cfr. p. 58.

17 Ibid., p. 106.

20 Del sanscrito HUE®, que significa ‘circulo”. Designa
dibujos circulares cultuales.

Emmay Carl Gustav Jung
en Zurich, circa 1903,
Estudio Fotografico RUF.
Biblioteca Publica

de Nueva York.

\\
( C) - Liber30 93
/

>N\


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

Carl Gustav Jung,

casi irresistible necesidad de llegar a ser lo que
se es, del mismo modo que cada organismo tie-
ne que tomar por fuerza la figura de su propio
ser. Ese centro no estd sentido ni pensado como
el yo, sino, si es posible expresarlo asi, como el
si-mismo.?!

El arquetipo del si-mismo es, pues, el centro del
laberinto que debe recorrer cada ser humano
para alcanzar la totalidad de su esencia, y ese
recorrido es el despliegue psiquico que Jung
denomina proceso de individuacion: “Empleo
el término ‘individuacién’ en el sentido de un
proceso que genera un ‘individuo’ psicolégico,
es decir, una unidad, una totalidad indepen-
diente, indivisible”?2. Es un desarrollo progre-
sivo basado en la dialéctica que se establece
entre la consciencia y el inconsciente, donde
la confrontacién de ambas partes da eventual-
mente paso a su armonizacién. En este marco,

21 C.G. Jung, “Sobre el simbolismo del mandala’,
en C.G. Jung, Obra completa,
vol. 9/1, p.341.

22 C.G. Jung, “Consciencia, inconsciente
e individuacién’, en C. G. Jung, Obra completa,
vol. 9/1,p.257.

las representaciones alquimicas del “simbolo
unificador” se le revelan a Jung como los para-
lelos mas significativos.

La experiencia de la totalidad no es un obje-
to de la especulacidon racional o una volun-
tad de identificacion. Es una vivencia radical
que compromete al hombre en su integridad y
que, de hecho, transmuta cualitativamente su
propio ser: “Habria que llamarla mas bien un
destino”?3. Para lograr la visién interior que
establezca la relacién entre el alma y las figu-
ras sagradas, continda Jung, “se impone abrir
el camino a la posibilidad de ver”, y ese es el
papel de la psicologia: tocar el alma, ensefiar
el arte de ver:*

En mi condicion de médico mi tarea consiste en
ayudar a mis pacientes a ser capaces de vivir. Por
eso no puedo permitirme ningun juicio respecto
de sus decisiones ultimas, pues sé por experien-
cia que toda coaccidn, ya se trate de una ligera
sugestién, de persuasion o de cualquier otro me-
dio para producir un cambio, no determina a la
postre sino un obstéculo a la vivencia suprema
y mas decisiva: la de hallarse uno a solas con su
Selbst, o cualquiera que sea el nombre que quie-
ra dérsele a la objetividad del alma. El paciente
tiene que estar solo para experimentar lo que lo
sostiene cuando €l ya no puede sostenerse por si
mismo. Unicamente esta experiencia puede darle
una base indestructible [...]>5

Los suefios y los mitos son las expresiones por
excelencia de este proceso de compensacion
psicoldgica. Los suefios “se originan en un es-
piritu que no es totalmente humano, sino mas
bien una bocanada de naturaleza, un espiri-
tu de diosas bellas y generosas, pero también
crueles. Si queremos caracterizar ese espiritu,
tenemos que acercarnos mas a €L, en el dmbito

23 Ibid., p. 30.
24 Ibid., cfr. pp. 21-22.
25 Ibid., pp. 40-42.


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

de las mitologias antiguas o las fabulas de los
bosques primitivos, que en la consciencia del
hombre moderno”?$. Los simbolos oniricos y
los religiosos, individuales aquellos y colecti-
VoS estos, son los mensajeros esenciales que el
inconsciente manda al yo para que este apren-
da de nuevo a entender el olvidado lenguaje
de los instintos?’. “Los simbolos individuales
no carecen de vinculo con los colectivos. Exis-
ten ‘pautas primordiales’ profundas y comu-
nes a ambos, donde sus caminos, inicialmente
separados, convergen: El simbolo es cuerpo vi-
Vo, corpus et anima; [...] Por eso, ‘muy abajo’ la
psique es mundo”.?8

La mitologia es el “revestimiento primordial”
de los arquetipos devenidos en simbolos co-
lectivos. Sus paralelismos, la uniformidad de
sus temas y su continua reaparicién autocto-
na testimonian su universalidad y, por tanto,
lo abismal de la profundidad psiquica de la
que emergen?®. En Introduccion a la esencia de
la mitologia, obra escrita en colaboracién con
Jung y en consonancia con su pensamiento,
afirma Karl Kerényi: “La configuracion de la
mitologia es imaginada. Una acumulacion de
imdagenes mitoldgicas progresa hasta la super-
ficie. Una acumulacién que al mismo tiempo
es una eclosion: si se consigue contenerla, de
la forma en que los mitologemas estan a veces
fijados en el molde de las tradiciones sagradas,
se convierte en una forma de obra de arte”.3°

Como alcanzamos a vislumbrar, los horizontes
y caminos abiertos por Jung son inagotables.

26 C.G. Jung, op. cit, “Acercamiento..., p. 52.
27 Ibid., cfr.p. 52.

28 C.G. Jung, “La psicologia del arquetipo del nifo”,
en C. G. Jungy Karl Kerényi, Introduccién
ala esencia de la mitologia, pp. 118-119.

29 J. Jacobi, op. cit., cfr. pp. 101-102.

S0 Karl Kerényi, ‘Del origen y fundamento
de la mitologia”, en C. G. Jungy Karl Kerényi,
op. cit., pp. 17-18.

Valga cerrar este breve texto conmemorativo
con un fragmento de sus memorias que resu-
me, en cierta medida, la invitacion al misterio
que nos regala su obra:

Atrévete a abrir las puertas ante las cuales to-
dos prefieren pasar de largo [...] Fausto II es algo
mads que un ensayo literario. Es un eslabén en la
aurea catena que, desde los inicios de la alquimia
filoséfica y del gnosticismo hasta el Zaratustra de
Nietzsche —casi siempre impopular, ambiguo y
peligroso-, representa un viaje de exploracién
hacia el otro polo del mundo.?!

Bibliografia

Jacobi, Jolande, Complejo, arquetipo y simbolo en la
psicologia de Jung. México: Fondo de Cultura Eco-
nomica, 1983.

Jung, Carl Gustav, Obra completa, vol. 9/1, Los arque-
tipos y lo inconsciente colectivo. Madrid: Editorial
Trotta, 2002.

__ Psicologia y alquimia. México: Editorial Tomo,
2007.

— Recuerdos, suerios, pensamientos. Barcelona: Seix
Barral, 2001.

— Tipos psicoldgicos. Buenos Aires: Editorial Suda-
mericana, 1994.

—;Joseph Henderson; Jolande Jacobi; Aniela Jaffé;
Marie-Louise von Franz, El hombrey sus simbolos.
Barcelona: Paidos, 1995.

—; Karl Kerényi, Introduccion a la esencia de la mito-
logia. Madrid: Ediciones Siruela, 2004.

—;Richard Wilhelm, El secreto de la flor de oro.
Buenos Aires: Paidés, 1961.

81 C.G. Jung, Recuerdos, suefios, pensamientos, p. 196.

Eduardo Menache Varela (Ciudad de México, 1964) es doctor
en Filosofia por la UNAM y especialista en Politicas Culturales.

Sus investigaciones se centran en la hermenéutica de los simbolos
religiosos, antropologia filoséfica y mitologia mesoamericana.

Ha sido profesor de licenciatura y posgrado en la UNAM, el ITAM,
el ITESM, y centros de escritores. Como diplomatico, fungié como

agregado cultural en las embajadas de México en China, Bélgica
y Cuba, y como cénsul en Dubai.

\

(A&:C) - Liber 30

95


https://www.centroricardobsalinaspliego.org/arteycultura

